
9190 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

CASTRO, Ludimila Marinho 1 ; MATTOS, Bruno Salles 2a ; COELHO, Tatiana Costa 2  

1 Discente Direito UNIFAGOC       |  2 Docente Direito UNIFAGOC

RESUMO
O presente artigo buscou compreender como ocorreu o processo de legalização do uso da ayahuasca em rituais do Santo Daime no Brasil, 
considerando que na composição de tal bebida encontra-se uma substância psicotrópica regulamentada pela ANVISA, na lista F2, da Portaria 
344/98/MS. Buscou-se verificar como a ayahuasca é considerada pelo ordenamento jurídico brasileiro, bem como as implicações de sua 
utilização frente ao direito fundamental da liberdade religiosa. Através da pesquisa bibliográfica, foi possível verificar que a regulamentação 
do uso ritual da ayahuasca iniciou-se em 1985 e continua até os dias atuais, estando seu uso autorizado nos moldes do Art.2º da Lei 11.343/06 
e da Resolução nº 1, de 25 de janeiro de 2010 do CONAD. Durante o desenvolvimento da doutrina, verificou-se que houve a perseguição 
de alguns de seus membros por forças policiais do Estado e, considerando a Constituição vigente na época, ocorreu a violação do direito da 
liberdade religiosa.

Palavras-chave: Santo Daime. Liberdade Religiosa. Ayahuasca.

INTRODUÇÃO

O uso ritual de substâncias psicotrópicas  em rituais religiosos é uma prática 
adotada por diversas culturas pelo mundo e continua levantando discussões quanto 
à ilegalidade ou não dessa prática. Dentre tais grupos destaca-se o Santo Daime, uma 
religião brasileira que surgiu na década de 1930, no Norte do país. Seus adeptos utilizam 
uma bebida conhecida como ayahuasca ou “Damie”, composta por uma espécie de 
cipó denominado Jagúbe e as folhas de um arbusto identificado como Chacrona. As 
folhas dessa última espécie (Psychotria viridis) contêm o alcaloide N,N-Dimetiltriptamina 
(DMT), substância regulamentada pela Portaria 344/1998 da ANVISA por causar efeitos 
alucinógenos a quem a consome. 

A utilização de uma bebida psicotrópica em um ritual religioso pode gerar 
estranheza aos indivíduos que pertencem a outros grupos culturais distintos, que 
apresentam também seus ritos, relações, estilos de vida e visões de mundo diferentes. 
Sendo assim, o legislador, ao elaborar uma norma para regulamentar uma substância 
que para determinado grupo é considerada sagrada e para outro uma “droga”, deverá 
compreender todas as possíveis implicações de tal fato no contexto social.

Sendo o Brasil um país extenso e com diversas influências culturais, é o dinamismo 
dessas culturas que transforma a vida em sociedade. E, como a presente pesquisa se deu no 
campo do Direito, é imperioso apontar que este deve acompanhar essas transformações. 

O USO DA AYAHUASCA EM RITUAIS DO SANTO 
DAIME E O DIREITO FUNDAMENTAL 
DE LIBERDADE RELIGIOSA

brunodel91@hotmail.com



92Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Neste ponto, ressaltamos a importância do culturalismo jurídico, mais precisamente da 
Teoria Tridimensional do Direito de Miguel Reale, estando para o jusfilósofo o fato, o 
valor e a norma em um processo de integração dialética. Não podemos compreender o 
Direito como uma abstração, mas como um fruto da sociedade, sendo a cultura, o tempo 
e a evolução fundamentais para a elaboração e aplicação da norma jurídica, sob pena de 
injustiça e violação de direitos fundamentais. 

A religião do Santo Daime apresenta aquilo que para Geertz (1978) é considerado 
uma “teia de significados”, onde estão inseridos seus valores, representações, 
comportamentos, interações e demais aspectos culturais. Durante os rituais dessa 
doutrina, é feita a beberagem da ayahuasca, considerada como sagrada para seus 
adeptos, conhecida também como “Chá do Santo Daime”, “Vegetal” ou “Soga de muerto”. 
Após a utilização da bebida, alguns textos são lidos pelo dirigente da sessão e são 
tocados diversos hinos, entrando os participantes numa espécie de transe, ocorrendo 
a alteração do estado de consciência em decorrência da presença do alcaloide N,N-
Dimetiltriptamina (DMT) na bebida (CASTRO, 2015).

Desde o surgimento e a expansão das religiões ayahusqueiras para além das 
fronteiras nacionais, o processo de liberação do uso ritual da ayahuasca no Brasil teve 
diversas etapas que merecem ser analisadas levando em consideração não apenas as 
questões criminais que envolvem tal substância, como também o direito fundamental à 
liberdade religiosa, sendo esse o mote relevante do presente trabalho.

O uso ritual da ayahuasca é comum a três religiões brasileiras: o Santo Daime, a 
Barquinha e a União do Vegetal, além de ser utilizada por grupos neoayahuasqueiros em 
centros urbanos, conforme estudado por Labate (2000) em sua dissertação de Mestrado. 
E pelo fato de a bebida conter em sua composição um alcaloide considerado psicotrópico 
pela ANVISA, as discussões se inflamam quanto à legalidade da prática ayahuasqueira. 

Sendo assim, o problema da presente pesquisa se consolida nas seguintes 
perguntas: Considerando que a ayahuasca contém em sua composição N,N-
Dimetiltriptamina (DMT), como o uso dessa bebida é tratado pelo ordenamento jurídico 
brasileiro? Quanto à regulamentação do uso ritual da ayahuasca em cultos religiosos do 
Santo Daime, houve, em algum momento, violação ao direito à liberdade religiosa de 
seus praticantes?

A hipótese que se levanta é que, para o ordenamento jurídico em vigor, o uso 
ritualístico da ayahuasca não é considerado crime, mesmo que N,N-Dimetiltriptamina 
(DMT) esteja elencada no rol de substâncias psicotrópicas da Anvisa. Outra hipótese que 
se levanta é que, ao longo do processo da regulamentação da bebida, houve a violação 
do direito fundamental à liberdade religiosa, o que será apresentado e discutido de 
forma pormenorizada neste trabalho.

 O interesse em pesquisar o tema parte da experiência pessoal da autora, que 
iniciou seus estudos sobre o uso da ayahuasca em rituais religiosos em 2012. Ao averiguar, 
nas bibliografias posicionamentos opostos, tanto a favor como contra a expansão das 
religiões ayahusqueiras pelo mundo, verificou-se que tal campo de estudo possibilita 



9392 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

inúmeras interpretações e discussões, sendo fundamental a elaboração de trabalhos 
acadêmicos para uma compreensão mais abrangente sobre o tema.

Para contemplar da melhor forma possível o problema investigado, necessária se faz 
a utilização dos métodos adequados, a fim de alcançar os objetivos que foram propostos 
inicialmente. Nesse tocante, a presente pesquisa pode ser classificada, de acordo com 
a abordagem do problema, como qualitativa. De acordo com Minayo (2002), a pesquisa 
qualitativa se preocupa com um nível de realidade que não pode ser quantificado, 
trabalhando com um universo de significados, crenças, motivos e interpretações. 

De acordo com seus objetivos, a pesquisa pode ser classificada como exploratória, 
visto que pretende uma maior aproximação do pesquisador com o universo do objeto 
de estudo, tornando-o mais explícito. E quanto ao procedimento, o presente trabalho 
adotará os moldes da pesquisa bibliográfica. A coleta de dados e informações dar-se-á 
por interpretações de artigos de revistas científicas, livros, dissertações, teses, sites, leis e 
doutrinas. (GIL, 2002)

Assim, o objetivo geral do trabalho foi averiguar como a ayahuasca é tratada 
pelo ordenamento jurídico, bem como compreender como ocorreu o processo de 
regulamentação dessa bebida no Brasil e se houve a violação do direito à liberdade 
religiosa em algum dado momento.

Especificamente, pretendeu-se contextualizar o processo de criação e expansão 
da religião do Santo Daime, compreender como a ayahuasca é considerada pelo 
Ordenamento Jurídico Brasileiro e pormenorizar o processo de regulamentação do uso 
ritual de ayahuasca em rituais do Santo Daime, no Brasil, analisando se houve violação do 
direito fundamental à liberdade religiosa dos daimistas ao longo do processo. 

O SANTO DAIME COMO MANIFESTAÇÃO RELIGIOSA

No presente capítulo, será apresentada a religião brasileira do Santo Daime, que 
faz o uso da ayahuasca em seus rituais, verificando como se deu seu surgimento e os 
principais desdobramentos fáticos que ocorreram ao longo dos anos no bojo de tal 
doutrina.

Precipuamente, faz-se necessário compreender o significado do termo “religião”, 
considerando que, na literatura consultada, foram encontrados conceitos diversos de 
tal termo, dados por autores renomados dos campos da Sociologia e Antropologia. Tal 
variação ocorre considerando as configurações socioculturais de cada época, bem como 
a percepção de cada autor sobre o tema. 

De acordo com Azevedo (2010), existe na literatura uma divergência quanto à 
etimologia da palavra “religião”. A discussão se refere ao vocábulo religio, que vem do latim 
e apresenta duas concepções diferentes. Uma delas é proposta por Cícero, amoldando-se 
à essência religiosa dos romanos antigos, voltados para uma crença politeísta, adotando-
se o termo relegere no sentido de atenção, respeito, pudor e zelo, na repetição minuciosa 



94Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

dos ritos para seus Deuses, configurando-se a religião essencialmente pela sua prática. 
A outra definição foi adotada por pensadores cristãos ao definirem uma nova 

religião, embasando-se em uma perspectiva monoteísta, utilizando-se assim do termo 
religare, no sentido de uma relação de passividade do homem com Deus, tomando a 
religião o sentido de relacionamento entre uma divindade e os homens (AZEVEDO, 2010).

Quanto à discussão etimológica, não há que se falar em certo ou errado. Trata-
se de pensamentos distintos considerando a realidade sociocultural de cada povo, em 
uma determinada época. Sendo assim, passaremos agora para os conceitos de religião 
adotados por diferentes autores. 

Iniciaremos com o conceito de religião adotado por Eliade (1969), o qual afirma 
que se trata da atitude do ser humano em relação àquilo que ele considera sagrado, 
podendo ser qualquer forma de aspecto místico e religioso, que apresenta um conteúdo 
metafísico, ou seja, estando além do mundo físico. O autor faz ainda a separação daquilo 
que é sagrado e profano, utilizando a ideia de um tempo heterogêneo, sendo sagrado 
no momento em que o homem está em um rito se conectando com sua fé, e profano 
quando ele está no cotidiano de suas relações corriqueiras (ELIADE, 1999).

Para Durkeim (1996), a religião é um sistema composto por práticas sagradas 
e crenças que, juntas, se reúnem a uma comunidade moral chamada igreja.  O autor 
considera a religião como um instrumento essencial da existência da humanidade no 
qual a sociedade está projetada. 

Segundo Marx (2008), a religião na sociedade capitalista pode ser enxergada como 
o ópio da humanidade, isso porque ela é considerada como uma alternativa de fuga 
dos inúmeros problemas da vida cotidiana, resultado das tensas relações econômicas, 
políticas e sociais. Para ele, a religião aliena o homem e o impede de lutar por causas 
reais que levariam à sua emancipação e liberdade. 

Já para Weber (2009), que estudou diversas religiões ao redor do mundo, adotando 
o instrumento metodológico de “tipo ideal” para avaliar os fenômenos socioculturais, 
descrevia a religião como um sistema de valores capazes de justificar as condutas da 
humanidade e até mesmo modificar a estrutura social. Isso porque, ao dedicar-se aos 
estudos dos impactos do protestantismo na sociedade, identificou que as mudanças 
econômicas ocorridas foram determinantes para o capitalismo. 

Até aqui é possível perceber que existem pontos em comum entre os autores 
supracitados, direcionando-nos para um entendimento de que a religião é um fenômeno 
social voltado para o âmbito do sagrado, mas que reflete diretamente no comportamento 
do homem na vida em sociedade. Feitas as considerações teóricas sobre o termo 
“religião”, partiremos agora para a história de formação do Santo Daime e suas principais 
características. 

Breve Síntese da História do Santo Daime no Brasil

Em 1892, nascia em São Vicente Ferrer, no estado do Maranhão, Raimundo Irineu 



9594 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Serra, que mais tarde se tornaria o Mestre e fundador do Santo Daime. O ex- seringueiro, 
que viu de perto o declínio da borracha, trabalhou na Guarda Florestal, na cidade de Rio 
Branco, entre 1920 e 1932 (MACRAE, 1992).

De acordo com Couto (1989), foi através de Antônio da Costa, seu amigo e 
conterrâneo, que Irineu conheceu a bebida chamada ayahuasca, na fronteira com o 
Peru. Os dois amigos foram até um mestre ayahuasqueiro conhecido como Don Pizango, 
que lhes deu uma dose de um líquido amarronzado, feito a partir do cozimento do cipó 
conhecido como Marirí ou Jagube (Baniisteriopsis caapi) e das folhas de um arbusto 
denominado Chacrona ou Rainha (Psychotria viridise).  

Na sua primeira experiência com a ayahuasca, tendo sido informado de que a 
bebida se tratava de uma arte do diabo, Irineu teve a chamada miração  e enxergou 
diversas cruzes. Começou a chamar pelo diabo e, quanto mais o chamava, mais cruzes 
ele via; assim, concluiu que não se tratava de uma obra do diabo, pois este tem aversão 
a cruzes (COUTO, 1989).

Ainda conforme os estudos de Couto (1989), em sua segunda experiência com a 
ayahusca, após a beberagem, Irineu estava observando a lua quando seu amigo Antônio 
lhe disse que uma senhora, chamada Clara, se apresentaria a ele em outro momento 
para lhe entregar uma laranja. Em outra experiência, sob os efeitos da bebida, Clara se 
apresenta a Irineu como a Rainha Universal, assentada no meio da lua e tendo, sobre o 
topo de sua cabeça, uma águia. 

Disse-lhe que ele estava correto quanto a sua primeira experiência com a bebida, 
que não se tratava de “coisa do diabo”, instruindo-o a entrar pela mata e fazer jejum 
por oito dias, comendo apenas mandioca sem sal e não se relacionando com nenhuma 
mulher. Após o período de preparação no meio da floresta, ao fazer o uso da bebida, 
Irineu recebeu a mensagem de que a senhora Clara na verdade era Virgem da Conceição, 
a qual lhe entregou uma laranja que representava os ensinamentos que deveriam ser 
passados por ele para o mundo.

De acordo com MacRae (1992), no ano de 1930, na zona rural de Rio Branco, no 
Acre, após o recebimento dos ensinamentos da Virgem Conceição na floresta, Mestre 
Irineu iniciou os trabalhos com a ayahuasca, que passou a ser chamada de Daime, que, 
segundo Couto (2002), “vem do verbo “dar” mais o pronome “me”, como um pedido, dai-
me força, dai-me luz”.

Assim, a doutrina foi se formando com a frequência das sessões e a participação 
de pessoas de diversas etnias que buscavam pela cura por meio dos ensinamentos 
passados através das mirações, consequência da ingestão da bebida, dos ensinamentos 
do então Mestre Irineu e dos hinos cantados durante os rituais. 

Conforme menciona Oliveira (2007), em 1940 o Governo do Acre deu a Irineu um 
antigo seringal onde ele se instalou com seus seguidores, formando o então conhecido 
Alto Santo, onde se consolidou a religião do Santo Daime; ali foi construído o Centro de 
Iluminação Cristã Luz Universal – CICLU. Atualmente, o local é uma comunidade que abriga 
os daimistas da linha tradicional, que preserva as características dos rituais iniciados pelo 



96Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Mestre. Quando Raimundo Irineu Serra faleceu, em 1971, sua esposa, Peregrina Gomes 
Serra, assumiu os trabalhos referentes à doutrina.

Na década de 1920, nascia no Seringal Monte Ligia outro importante nome do 
bojo daimista, Sebastião Mota de Melo, mais conhecido como Padrinho Sebastião. Após 
contrair uma doença no fígado, ao buscar por cura através dos trabalhos de Mestre Irineu 
com a ayahuasca, começou a frequentar o Alto Santo junto com sua família e amigos 
(ALVARENGA, 1998).

Sua aproximação com o Santo Daime foi tão forte que aderiu os ensinamentos 
da doutrina. Em 1982, fundou a Vila Céu do Mapiá, conhecida por pessoas de diversas 
partes do mundo. Trabalhou firmemente junto aos seus familiares e seguidores e levantou 
um templo do Santo Daime conhecido como Centro Eclético da Fluente Luz Universal 
Raimundo Irineu Serra – CEFLURIS (CASTRO, 2015).

A principal característica do trabalho desenvolvido por Padrinho Sebastião era o 
constante recebimento de pessoas de todas as partes do Brasil e do Mundo no Céu do 
Mapiá. Isso possibilitou a inserção de novas influências na doutrina e consequentemente 
houve a recriação de alguns trabalhos do Santo Daime, com a utilização de outras 
substâncias e a incorporação de outros rituais de outras linhas religiosas (LABATE, 2002).

Segundo Assis e Labate (2014), foi durante a década de 1980 que se iniciou o 
processo de expansão das comunidades daimistas pelo mundo, sendo fundada no Rio 
de Janeiro a primeira igreja do Santo Daime, em 1982, por Paulo Roberto, e, no ano 
subsequente, Alex Polari constituiu uma comunidade daimista em Visconde de Mauá. 
Outros núcleos foram se instalando por diversas regiões do Brasil como Minas Gerais, 
Distrito Federal, São Paulo e Santa Catarina. Entre os anos de 1987 e 1988, o Santo 
Daime chegou aos Estados Unidos, e a partir de 1989 se expandiu para Bélgica, Espanha, 
Portugal, Alemanha, Irlanda, Uruguai, Canadá, entre outros países. 

Até aqui foi possível conhecer brevemente a história do surgimento e expansão da 
religião do Santo Daime, bem como compreender como a ayahuasca está inserida no seio 
dessa religião. Passemos agora para uma breve análise sobre como a bebida consumida 
nos rituais dessa religião é compreendida pelo ordenamento jurídico brasileiro.

A AYAHUASCA NO ORDENAMENTO JURÍDICO BRASILEIRO

A Constituição da República de 1988 é considerada um marco jurídico que 
expressa em si a transição democrática e a institucionalização dos direitos humanos no 
Brasil. Em seu texto, o valor dado à dignidade da pessoa humana é considerado essencial 
e o núcleo norteador de todo o ordenamento jurídico, servindo como um parâmetro 
para orientar e interpretar o sistema constitucional (PIOVESAN, 2011).

Em seu art. 5º encontramos os direitos e garantias fundamentais, individuais e 
coletivos, de aplicação imediata, que, segundo Canotilho (1991 apud PIOVESAN, 2011) 
são regras e princípios imediatamente eficazes, não servindo apenas como aporte para a 



9796 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

produção de outras normas, como também para regulamentar a relação jurídica-material.
No inciso VI do referido artigo é garantida a inviolabilidade da consciência e de 

crença, sendo assegurado o livre exercício dos cultos religiosos, bem como a proteção 
dos locais de culto e suas liturgias. O direito à liberdade religiosa é um direito de primeira 
dimensão, que, de acordo com Bonavides (1997), são direitos de liberdade, tendo por 
titular o indivíduo, sendo oponíveis ao Estado e considerados direitos de resistência.

Como já mencionado, a religião é um fenômeno social voltado para o âmbito do 
sagrado e que reflete diretamente no comportamento do homem na vida cotidiana, 
composto por um vasto sistema de ritos, símbolos e significados, estando sua manifestação 
e livre exercício assegurados pela Constituição da República de 1988.

O Brasil apresenta influências culturais de diversos países, o que contribuiu para 
a formação de um território multicultural e apresenta distintas manifestações no âmbito 
daquilo que é sagrado, através de um vasto sistema de ritos e rituais de cunho religioso. 
No último Censo demográfico realizado no país, no ano de 2010, foram elencadas mais 
de dezenove religiões diferentes, conforme Anexo I.

De acordo com a redação da Constituição da República de 1988, todo cidadão é 
livre para escolher, exercer e expressar a manifestação religiosa que lhe for conveniente; 
sendo assim, baseados na interpretação do texto constitucional, os frequentadores das 
religiões ayahuasqueiras estão exercendo o direito à liberdade religiosa em seus rituais 
e suas crenças, estando tal direito devidamente tutelado.

Todavia, existem rituais religiosos que merecem ser analisados com maior cuidado, 
considerando que violam direitos fundamentais previstos no ordenamento jurídico, como 
aqueles que envolvem o sacrifício de animais ou crianças, mutilação corporal, exploração 
sexual, o uso indiscriminado de entorpecentes, entre outros ritos que ainda não foram 
descritos nas literaturas. 

Nesse tocante, Lenza (2015, p. 1176) assevera que “não há dúvidas de que o 
direito fundamental da liberdade de crença, da liberdade de culto e suas manifestações 
e prática de ritos não é absoluto. Um direito fundamental vai até onde começa o outro”.

Tal afirmativa nos leva à elaboração de uma problemática quanto ao uso da 
ayahuasca em rituais do Santo Daime, considerando a composição química da bebida. 
Conforme estudos realizados por Espíndola e Marinho (2018, p. 47), a ayahuasca 
“contém harmina e tetrahidroharmina, alcaloides do tipo β-carbolina, obtidos do cipó 
Bannisteriopsis caapi, e o agonista do receptor 5-HT2A, o alcaloide dimetiltriptamina 
(DMT), obtido das folhas da Psychotria viridis [...]”, sendo esse último considerado um 
psicoativo conforme a lista F2, da Portaria 344/98/MS. 

De acordo com Labate e Feeney (2011), o fato de a ayahuasca conter em 
sua composição o DMT torna o consumo dessa substância objeto de debate legal, 
considerando que a Convenção de Substâncias Psicotrópica (CSP), da Organização 
das Nações Unidas (ONU), a coloca como uma substância proscrita, de nível 01, assim 
como o LSD, a MDMA e a mescalina. Portanto, há uma discussão quanto à proibição da 
ayahuasca, uma vez que ela é feita de matérias naturais e não sinteticamente, a partir da 



98Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

manipulação do DMT. 
Tais apontamentos nos levam ao seguinte questionamento: afinal, os adeptos do 

Santo Daime ao fazerem o uso ritual da ayahuasca, estariam infringindo algum dispositivo 
legal?

Antes de responder a essa pergunta, faz-se necessária uma breve discussão sobre 
o uso das drogas. Sabe-se que o uso de psicoativos é comum em inúmeras populações 
ao redor do mundo, conforme estudos já realizados por alguns antropólogos ao longo 
dos anos. Todavia, foi no século XX, segundo Fiore (2007), que o uso de substâncias que 
alteram o estado de percepção passou a ter mais atenção, tanto pelo Estado como no 
campo social. O referido autor ainda afirma que a instituição das “drogas”, no campo 
social, foi analisada a partir de três vieses fundamentais: a medicalização, a criminalização 
e a moralização. 

Conforme mencionado por Medeiros et al. (2019), os aspectos morais se 
aproximam dos discursos de medicalização e da criminalização, no tocante à legislação 
sobre as “drogas”, tendo como ponto em comum a ideia de legitimação da ilegalidade 
de determinadas substâncias no intuito de proteger o bem jurídico da saúde pública.

Já para Gil e Ferreira (2008), o Brasil adotou duas atribuições na elaboração da 
política sobre drogas. A primeira é a regularização, efetivada por mecanismo legislativo, 
e a segunda é a fiscalização, obedecendo àquilo que a lei determina. A legislação vigente 
foi orientada pelos princípios do International Narcotics Control Board, resultado da 
Convenção de 1971 da ONU. Ainda para os autores:

A lei n. 11.343/06, que regulamenta as políticas brasileiras concernentes às “drogas”, 
diretamente influenciada por aquela convenção da ONU, ainda não reconhece os usos 
culturais de certas substâncias psicoativas vinculadas a rituais, tampouco possui classificações 
e penalizações diferenciadas para os usos tradicionais de “drogas”. Numa frase: a atual 

legislação não contempla certas singularidades culturais. (GIL; FERREIRA, 2008, p. 10).

A referida lei, conforme consta no Art.1º, foi elaborada com o objetivo de “instituir 
o Sistema Nacional de Políticas Públicas sobre Drogas - SISNAD; prescreve medidas de 
prevenção, atenção e reinserção social de usuários e dependentes de drogas; estabelece 
normas para repressão à produção não autorizada e ao tráfico ilícito de drogas e define 
crimes” (BRASIL, 2006)

No entanto, diferente do que os autores apontam ao afirmarem que o texto não 
reconhece o uso cultural de substâncias psicoativas em rituais religiosos, no art. 2º 
menciona-se que

Art. 2º - Ficam proibidas, em todo o território nacional, as drogas, bem como o plantio, a 
cultura, a colheita e a exploração de vegetais e substratos dos quais possam ser extraídas ou 
produzidas drogas, ressalvada a hipótese de autorização legal ou regulamentar, bem como o 
que estabelece a Convenção de Viena, das Nações Unidas, sobre Substâncias Psicotrópicas, 
de 1971, a respeito de plantas de uso estritamente ritualístico-religioso. 



9998 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Parágrafo único. Pode a União autorizar o plantio, a cultura e a colheita dos vegetais 
referidos no caput deste artigo, exclusivamente para fins medicinais ou científicos, em local 
e prazo predeterminados, mediante fiscalização, respeitadas as ressalvas supramencionadas. 

(BRASIL,2006)

É possível depreender do texto que existe uma ressalva expressa sobre o uso de 
psicotrópicos em rituais religiosos e que a permissão será determinada por autorização 
legal e regulamentação. No Brasil, o uso ritual da ayahuasca é regulamentado pela 
Resolução nº 1, de 25 de janeiro de 2010, do Conselho Nacional de Políticas Sobre Drogas 
- CONAD, conforme veremos no próximo capítulo, não sendo, portanto, considerado 
crime frente ao ordenamento jurídico nacional. 

Ainda sobre a Lei 11.343/06, é imperioso ressaltar que seu art.33 é considerado 
uma norma penal em branco, na qual, por sua vez, “há a necessidade de complementação 
para que se possa compreender o âmbito de aplicação de seu preceito primário” (GRECO, 
2003, p. 24).

 O fato de conter a palavra “droga” em seu texto abre uma brecha para diversas 
interpretações, afinal o que quer dizer “droga”?  Tal termo necessita de uma abordagem 
específica do seu significado, sendo, portanto, um conteúdo primário indefinido. A 
disposição legal que complementa tal norma está na Portaria 344/98/MS, a qual apresenta 
o rol de substâncias controladas pela legislação brasileira vigente.

Neste capítulo foi possível compreender que o uso ritual da ayahuasca é permitido 
pelo ordenamento jurídico brasileiro, levando em consideração o direito à liberdade de 
pensamento, crença e religião, tutelado na Constituição da República de 1988. Além 
disso, conforme o art. 2º da Lei 11.343/06 e a Resolução nº 1, de 25 de janeiro de 2010, 
do CONAD, é autorizado o uso de ayahuasca em rituais religioso, devendo-se obedecer 
às ressalvas de cultivo, colheita e consumo estabelecidas pela legislação.

Passaremos agora para a discussão quanto ao processo de regulamentação do uso 
da ayahuasca em rituais religiosos e os apontamentos quanto ao possível cerceamento 
do direito de liberdade religiosa durante o processo. 

O PROCESSO DE REGULAMENTAÇÃO DO USO RITUAL DA AYAHUASCA NO BRASIL 
FRENTE AO DIREITO FUNDAMENTAL DE LIBERDADE RELIGIOSA

Iniciamos a discussão deste capítulo com a definição de etnocentrismo, que, de 
acordo com Rocha (1986, p. 5), é “uma visão de mundo onde o nosso próprio grupo é 
tomado como centro de tudo e todos os outros são pensados e sentidos através dos 
nossos valores, nossos modelos, nossas definições do que é a existência”. 

Ao aproximarmos o conceito do referido autor da realidade enfrentada pelos 
grupos ayahuasqueiros, é possível depreender que as perseguições por eles sofridas, 
contra o uso de psicotrópicos em seus rituais, conforme veremos adiante, estão ligadas 



100Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

a um preconceito velado. Ou seja, sendo o Brasil um país essencialmente Cristão, de 
maioria católica, conforme dados do último Censo de 2010 (Anexo I), aquilo que não 
condiz com a tradição Católica Apostólica Romana atrai olhares críticos, causando um 
confronto entre realidades culturais distintas. Assim, menciona Viana (2019, p. 38):

Art. 2º - Ficam proibidas, em todo o território nacional, as drogas, bem como o plantio, a 
cultura, a colheita e a exploração de vegetais e substratos dos quais possam ser extraídas ou 
produzidas drogas, ressalvada a hipótese de autorização legal ou regulamentar, bem como o 
que estabelece a Convenção de Viena, das Nações Unidas, sobre Substâncias Psicotrópicas, 
de 1971, a respeito de plantas de uso estritamente ritualístico-religioso. 
Parágrafo único. Pode a União autorizar o plantio, a cultura e a colheita dos vegetais 
referidos no caput deste artigo, exclusivamente para fins medicinais ou científicos, em local 
e prazo predeterminados, mediante fiscalização, respeitadas as ressalvas supramencionadas. 

(BRASIL,2006)

Mesmo que o princípio da laicidade esteja presente na Constituição da República 
de 1988, “os governos que vestem o Estado e os parlamentares que compõem as 
cadeiras eletivas, até mesmo por fatores culturais, dificilmente despregam-se de valores 
religiosos”, conforme mencionam Sousa et al. (2019, n.p). 

Não poderíamos iniciar as observações acerca do processo de regulamentação do 
uso ritual da ayahuasca, sem que antes fosse descortinado o campo em que tal discussão 
se inflama.  De acordo com Couto (1989), antes do início do mencionado processo, o 
fundador da doutrina do Santo Daime, conhecido como Mestre Irineu, foi perseguido 
por policiais logo nos primeiros anos após a construção da Igreja do CICLU – Centro 
de Iluminação Cristã Luz Universal, em Alto Santo no estado do Acre, devido ao uso da 
ayahuasca em sua igreja.

Todavia, segundo o mesmo autor, Irineu gozava de grande prestígio pelo 
governador do Acre na época, o Sr. Guiomar dos Santos, que, mesmo não fazendo parte 
da doutrina, posava para fotos ao lado de Irineu em período de campanhas políticas para 
atrair a atenção de eleitores. Era Guiomar quem prestava auxílio ao Mestre quando este 
era perseguido.

Conforme menciona Viana (2019), no início do desenvolvimento da doutrina do 
Santo Daime, houve apreensões da bebida, investigações e prisões de seus adeptos. 
A primeira medida legal adotada, especificamente sobre a ayahuasca, foi a inclusão 
da bebida no rol de substâncias proscritas pela Portaria nº 02/1985, da Divisão de 
Medicamentos do Ministério da Saúde (DIMED).

Do início do Santo Daime, em 1930, até a primeira vez em que a bebida foi 
mencionada na legislação, em 1985, vigoraram no ordenamento jurídico brasileiro as 
Constituições de 1934, 1937, 1946 e 1967. Para analisamos se houve a violação ao direito 
de liberdade religiosa, é necessário compreender como o tema foi tratado por cada uma 
delas. 



101100 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

De acordo com Alexandrino e Paulo (2015), a Constituição de 1934 colocou fim à 
era do coronelismo e inaugurou a inserção de direitos fundamentais sociais, que tiveram 
como inspiração a Constituição de Weimar, da Alemanha, de 1919. Marcou a transição 
da democracia liberal, de cunho individualista, para a democracia social, que buscou 
assegurar aos indivíduos a igualdade formal e material.

 No tocante à liberdade religiosa, o art.17, inciso II, estabeleceu que era vedado 
à União, aos Estados e aos Municípios embaraçar o exercício de cultos religiosos. Além 
disso, o art. 113, IV apontava que ninguém seria privado de qualquer de seus direitos por 
motivos de convicções filosóficas, política e religiosa (BRASIL, 1934).

Alexandrino e Paulo (2015) apontam que a Constituição de 1937 revogou a 
anterior e inaugurou o período conhecido como “Estado Novo”. Com viés autoritário 
concentrando o poder nas mãos do então chefe do Executivo, Getúlio Vargas, tal 
Constituição também contemplou direitos fundamentais em seu texto. No art. 122, § 4º, é 
assegurado aos brasileiros e estrangeiros residentes no Brasil o direito à liberdade no que 
concerne a confissão religiosa, que podia ser exercida pública e livremente, observando 
as exigências da ordem pública e dos bons costumes (BRASIL, 1937).

Segundo os autores supracitados, a Constituição de 1946, elaborada com base 
nas Constituições de 1891 e 1934, foi considerada democrática. Adotou a federação 
como forma de Estado, a República como forma de governo e um regime democrático 
representativo que elegia o presidente através de eleições diretas. Quanto aos direitos 
fundamentais, esses também foram abarcados no texto constitucional e, especificamente 
sobre a liberdade religiosa, foi expressamente proibida a violação da liberdade de 
consciência e de crença e foi assegurado o livre exercício de cultos religiosos, salvo os 
que contrariassem a ordem pública e os bons costumes (BRASIL, 1946).

Nas palavras de Lenza (2015), a Constituição de 1946 foi substituída pelo Golpe 
Militar que ocorreu em 1964, através de um movimento essencialmente autoritário que 
derrubou o presidente em exercício, dando início ao período da ditadura militar. Entre os 
anos de 1964 a 1966, o Brasil passou a ser governado pelos Atos Institucionais. O AI 4/66 
reabriu o Congresso Nacional, que havia sido fechado pelos militares, e atribuiu à função 
de poder constituinte originário para a elaboração da nova Carta Magna. Em março do 
ano seguinte, entrou em vigor a Constituição de 1967, que conferia amplos poderes ao 
presidente em exercício, eleito de forma indireta, que legislava por decretos-lei. 

Quanto aos direitos e garantias, especificamente ao de liberdade religiosa, a 
referida Carta, em seu art. 110, § 5º, estabeleceu a plena liberdade de consciência e 
assegurou aos crentes o exercício dos cultos religiosos, desde que não contrariassem a 
ordem pública e os bons costumes (BRASIL,1967).

Após analisarmos os dispositivos legais das constituições supracitadas, no que se 
refere à liberdade religiosa, é possível afirmar que em todas elas o tema foi abordado 
garantindo aos indivíduos a liberdade de consciência e manifestação religiosa, bem como 
o pleno exercício dos cultos religiosos. Sendo assim, a perseguição sofrida por Mestre 
Irineu, logo após a construção da primeira Igreja do Santo Daime, e por demais adeptos 



102Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

da religião ao longo do processo de regulamentação da doutrina demonstra que houve 
a violação do princípio da liberdade religiosa, o que corrobora com a hipótese precípua 
deste trabalho.

Seguindo com a análise do processo de regulamentação da ayahuasca, de acordo 
com Labate e Feeney (2011), após a inclusão da bebida no rol de substâncias proscritas 
pela Portaria nº 02/1985, do DIMED, foi criado um grupo de estudos pelo antigo Conselho 
Federal de Entorpecentes (CONFEN), agora Conselho Nacional de Políticas sobre Drogas 
(CONAD), para analisar com maior cautela a situação da ayahuasca. Como resultado, 
o grupo de trabalho recomendou que a ayahuasca fosse retirada do rol de drogas da 
Portaria nº 02/1985 e autorizou o uso da substância em contexto ritual religioso. 

Ainda segundo os autores, a Resolução nº 26 de 2002 proibiu a exportação e a 
utilização da ayahuasca por menores de 18 anos, tendo sido recomendado também a 
formação de um novo grupo multidisciplinar de trabalho para discutir normas de controle 
social sobre o uso da ayahuasca. Foi então promulgada, em 2004, a Resolução nº 5, 
que criou o grupo multidisciplinar de trabalho sobre ayahuasca. Depois de reiterados 
encontros para discutir sobre o tema, as considerações foram apresentadas em 23 de 
novembro de 2006 em um relatório final e inseridas na Resolução nº 1, de 25 de janeiro 
de 2010 do CONAD.

Finalmente, estabeleceu-se, através da última Resolução sobre o tema, que a 
ayahuasca deve ser enquadrada no caput do artigo 2º da Lei 11.343/2006, sendo então 
proibida a comercialização da bebida, devendo-se evitar o uso da ayahuasca por turistas 
que buscam o uso recreativo em comunidades ayahuasqueiras, não sendo permitida a 
prática de terapias com a ayahuasca sem que haja pesquisa científica atestando a eficiência 
do procedimento, que deve haver a formalização das entidades religiosas a fim de coibir 
o uso recreativo da ayahuasca por visitante e que as comunidades ayahuasqueiras devem 
vedar o uso de outras substâncias psicoativas durante a utilização a ayahuasca.

Atualmente existe o Projeto de Lei nº 179/20, que tramita na Câmara dos Deputados, 
disciplinando o uso da ayahuasca e o reconhecimento das instituições que fazem o uso 
ritual da bebida como entidades religiosas. O projeto visa assegurar o livre exercício da 
manifestação religiosa de matriz ayahuasqueira e a formalização jurídica das entidades 
que fazem o uso ritual da ayahuasca para viabilizar o reconhecimento de direitos, por 
exemplo, a imunidade tributária. 

Até aqui vimos como ocorreu o processo de regulamentação da ayahuasca no 
Brasil até os dias atuais. Conforme é possível perceber, as restrições iniciais sofridas 
por seus frequentadores partiam de forças policiais que desconheciam a prática da 
beberagem da ayahuasca em rituais religiosos e não levaram em consideração o direito 
à liberdade de crença, somente a política de repressão ao uso de drogas. Nessa época, à 
lógica proibicionista se sobrepôs ao direito de liberdade religiosa, tendo em vista a falta 
de conhecimento mais aprofundada no tocante ao uso ritual da bebida.

Para concluir os contornos que as religiões ayahuasqueiras deveriam adotar, 
foram necessários diversos estudos, reuniões e discussões pelos grupos de trabalhos 



103102 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

instituídos pelas Portarias do CONAD. Ao final, ficaram explícitas as responsabilidades 
que os adeptos dessas doutrinas devem adotar, considerando os cuidados quanto ao 
uso da ayahuasca, bem como as restrições ao uso recreativo e terapêutico. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Com a presente pesquisa, buscou-se conhecer um pouco mais sobre a religião do 
Santo Daime e o uso da ayahuasca em seus rituais. Verificou-se que a religião brasileira, ao 
longo dos anos, foi se tornando mais conhecida pelo seu intenso processo de expansão, 
mas principalmente pelo uso da Ayahuasca, que despertou e ainda desperta o interesse 
não só da comunidade acadêmica, das autoridades, como também dos que desejam ter 
uma experiência mais profunda com a bebida.

Constatou-se que, para o ordenamento jurídico brasileiro, a ayahuasca não é 
considerada uma droga, apesar de estar inserida no rol de substâncias proscritas da 
Portaria 344/1998 da ANVISA. O art. 2ª da Lei 11.343/06 autoriza o uso de substâncias 
psicotrópicas em rituais religioso, devendo obedecer às ressalvas de cultivo, colheita e 
consumo estabelecidas pela legislação.

Verificou-se que ao longo do desenvolvimento da doutrina foram feitos 
levantamentos e análises por grupos multidisciplinares instituídos pelo CONAD, a 
fim de regulamentar o uso da ayahuasca em rituais religiosos e delimitar os aspectos 
que envolvam o consumo da bebida para fins recreativos, proibindo sua exportação e 
comercialização e apontando a necessidade da formalização das entidades religiosa no 
intuito de resguardar o uso estritamente religioso. 

No tocante ao direito fundamental de liberdade religiosa, os adeptos da 
religião passaram por alguns momentos de tensão quando tal direito não foi levado 
em consideração, por falta de conhecimento da cultura ayahuasqueira por parte das 
autoridades. A política proibicionista, advinda de acordos internacionais de combate às 
drogas, reprimiu o uso da bebida por um tempo considerando-a como uma “droga”, 
se sobrepondo à liberdade de manifestação religiosa, conforme se depreende das 
perseguições relatadas pelos autores citados. 

Conclui-se, portanto, que os estudos sobre a ayahuasca e as religiões que fazem o 
uso ritual da bebida precisam ganhar mais espaço na seara acadêmica, considerando que 
ainda existe um vasto campo a ser pesquisado e discutido. Tais estudos são necessários 
justamente para reprimir possíveis perseguições aos membros dessas religiões e garantir 
um respaldo teórico quanto ao uso de psicotrópicos para fins religiosos. 

REFERÊNCIAS 

ALEXANDRINO, Marcelo; PAULO, Vicente. Direito constitucional descomplicado. 14. ed. São Paulo: 



104Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Editora Método, 2015.

ALVARENGA. Alex Polari. O Evangelho segundo Sebastião Mota. Céu do Mapiá, Amazonas: CEFLURIS, 
1998.

ASSIS, Glauber Loures de; LABATE, Beatriz Caiuby. Dos igarapés da Amazônia para o outro lado do 
Atlântico: a expansão e internacionalização do Santo Daime no contexto religioso global.  Rio de Janeiro: 
Religião & Sociedade, 2014.

AZEVEDO. Cristiane Almeida. A procura do conceito de religio: entre o relegere e o religare. Juiz de Fora, 
Universidade Federal de Juiz de Fora, 2010. 

BONAVIDES. Paulo. Curso de direito constitucional. 7. ed. São Paulo: Malheiros, 1997.

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil. Novembro de 1937. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao37.htm. Acesso em: 20 set. 2020.

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil. Julho de 1943. Disponível em: http://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm. Acesso em: 20 set. 2020.

BRASIL. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil. Setembro de 1946. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao46.htm. Acesso em: 20 set. 2020.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Março de 1967. Disponível em:  http://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao67.htm. Acesso em 20 set. 2020.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Outubro de 1988. Disponível em: http://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 15 out. 2020.

 BRASIL. Lei n° 11.343, de 23 de agosto de 2006. Institui o Sistema Nacional de Políticas Públicas sobre 
Drogas. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/ l11343.htm. 
Acesso em: 12 out. 2020.

BRASIL. Ministério da Justiça. Conselho Federal de Entorpecentes. Parecer sobre Processo da Ayahuasca 
de 02 de junho de 1995. Conselheiro: José Costa Sobrinho, Brasília, jun. 1995.

BRASIL. Projeto de Lei nº179 de 2020. Disciplina o uso ritual da ayahuasca 
[...]. Disponível em: https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_
mostrarintegra;jsessionid=1DD521F824868EC0540E4F4E45868988.proposicoesWebExterno2?codteor=
1859786&filename=Avulso+-PL+179/2020. Acesso em: 12 out. 2020.

CASTRO. Ludimila Marinho. O Santo Daime como catalizador das relações e do estilo de vida dos 
moradores de uma Ecovila de Viçosa-MG. Dissertação de Mestrado, UFV, Viçosa, 2015.

CONSELHO NACIONAL ANTIDROGAS. Grupo Multidisciplinar de Trabalho Ayahuasca. Brasília, 23 nov. 
2006. Relatório Final.

CONSELHO NACIONAL ANTIDROGAS. Gabinete de Segurança Institucional. Resolução n. 4, de 04 de 
novembro de 2004. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 08 nov. 2004. Seção 1, p. 8.

CONSELHO NACIONAL ANTIDROGAS. Gabinete de Segurança Institucional. Resolução n. 26, de 31 de 
dezembro de 2002.

COUTO, Álvaro de La-Roque. Santos e xamãs. Dissertação (Mestrado) - UNB, Brasília, 1989.



105104 Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

COUTO, Álvaro de La-Roque. Santo Daime: rito da ordem. In: LABATE, Beatriz Caiuby; ARAÚJO, Wladimyr 
Sena (Orgs.). O uso ritual da ayahuasca. Campinas: Mercado de Letras, 2002. 

DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico na Austrália. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996.

ELIADE, Mircea. História e significado das religiões. Londres: University of Chigado Press, 1969.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência da religião. São Paulo: Martins Fontes, 1999.

ESPÍNDOLA, Mariana R.; MARINHO, Pablo Alves. Uso ritualístico da ayahuasca. Revista de Criminalística e 
Medicina Legal, Belo Horizonte, v. 3, n. 1, 2018.

 FIORE. Maurício. Uso de “drogas”: controvérsias médicas e debate público. Campinas: Ed. Mercado de 
Letras, 2007.

GEERTZ, C. A Interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2002.

GIL, Gilberto; FERREIRA, Juca. A cultura, o Estado e os diversos usos das “drogas”. In: LABATE, Beatriz 
Caiuby et al. (Orgs.) Drogas e cultura: novas perspectivas. Salvador: EDUFBA, 2008.

GRECO, Rogério. Curso de direito penal. 3. ed. Rio de Janeiro: Impetus, 2003.

IBGE. CENSO 2010. Disponível em: https://censo2010.ibge.gov.br/resultados.html. Acesso em: 05 out. 
2020.

LABATE, Beatriz Caiuby. A reinvenção do uso da ayahuasca nos centros urbanos. Campinas, SP. 
Dissertação de Mestrado, UNICAMP, 2000.

LABATE, Beatriz Caiuby. A literatura brasileira sobre as religiões ayahusasqueiras. In: LABATE, Beatriz 
Caiuby; ARAÚJO, Wladimyr Sena (Orgs.) O uso ritual da ayahuasca. Campinas: Mercado de Letras, 2002.

LABATE, Beatriz Caiuby. O processo de regulamentação da ayahuasca no Brasil e na esfera internacional: 
desafios e implicações. Revista Periferia, Rio de Janeiro, v. 3, n. 2, 2011. Disponível em: https://neip.info/
novo/wp-content/uploads/2015/04/labate_feeney_periferia_2011.pdf. Acesso em: 21 out. 2020.

LENZA. Pedro. Direito constitucional esquematizado. São Paulo: Saraiva, 2015.

Mac RAE, Edward. Guiado pela Lua. Xamanismo e uso ritual do Ayahuasca no culto do Santo Daime. São 
Paulo: Brasiliense, 1992.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Introdução à crítica da filosofia do direito de Hegel. Tradução: Artur 
Morão. Covilhã: Lusosofia Press, 2008. 

MEDEIROS, Debora Gomes; FARIA, Pedro Henrique de; TÓFOLI, Luís Fernando. Política de drogas e 
saúde coletiva: diálogos necessários. Cad. Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 35, n. 7, 2019.

MINAYO, Maria Cecília de Souza. Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 29. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2010. 

OLIVEIRA, Isabela. Santo Daime: um sacramento vivo, uma religião em formação. Tese de Doutorado - 



106Revista Científica UNIFAGOC    |    Caderno Jurídico    |    ISSN: 2525-4995    |    Volume I    |    2020

Departamento de Antropologia, UnB. 2007. 

PIOVESAN. Flávia. Direitos humanos e o direito constitucional internacional. São Paulo: Saraiva, 2011.

REALE, Miguel. Teoria tridimensional do direito. 5. ed. rev. e aum. São Paulo: Saraiva, 1994.

 ROCHA, Everardo P. Guimarães. O que é etnocentrismo. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1986.

SOUSA, Aniédia kelly da Silva; BARBOSA, Gleza Bezerra; PEREIRA, Maria Liduína. A liberdade religiosa 
nas constituições brasileiras. 2015. Disponível em: https://jus.com.br/artigos/45076/a-liberdade-religiosa-
nas-constituicoes-brasileiras. Acesso em: 03 set. 2020.

VIANNA, Rafael Ferreira. Uso da ayahuasca: fundamentos e limites da criminalização do tráfico de drogas 
em sociedades multirreligiosas. Tese (Doutorado em Direito - Ciências Jurídico-Criminais) -Universidade 
de Lisboa, 2019.

WEBER, Max. Economia e sociedade. Brasília: Editora da UNB, 2009.

ANEXO 1

Fonte: IBGE – Censo, 2010.


